# The Vision of Self



Iqbal's Journey to Spiritual Awakening with Mr. Shafique Farooqi by Mr. Umer Farooq Farooqi

# **Preface**

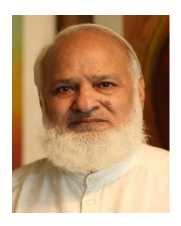
Iqbal's legacy endures as a guiding beacon for individuals and nations striving for self-actualization and collective unity. His teachings remain pertinent in addressing contemporary challenges of identity, inequality, and spiritual crisis. Similarly, Farooqi's art transcends cultural and temporal boundaries, inviting viewers to embark on a journey of introspection and enlightenment. Together, the works of Iqbal and Farooqi form a harmonious blend of thought and creativity, offering timeless wisdom and inspiration. This book endeavors to celebrate their contributions, providing a platform for readers to explore the interplay of philosophy and art in shaping a more profound understanding of life.

Mr. Shafique Farooqi is a luminary in the realm of spiritual and symbolic art, deeply connected to Iqbal's philosophical vision. His "Journey of Line" concept epitomizes the metaphysical and mystical essence of human existence. His art celebrates unity, continuity, and transcendence—principles that resonate deeply with Iqbal's philosophy.

The "Journey of Line" is an exploration of the infinite possibilities embodied in a single line, which He view as a symbol of creation, movement, and spiritual evolution. Through this lens, His art becomes a narrative of human potential and the interconnectedness of existence. He depictions often reflect themes of Sufi mysticism, particularly the transformative journey of the self through love, discipline, and divine devotion. The whirling dervishes he depict evoke a sense of unity with the cosmos—a visual metaphor for lqbal's concept of Khudi in motion.

Mr. Farooqi portrayals of whirling dervishes, inspired by Sufi mysticism, echo lqbal's poetic exploration of divine love and spiritual ecstasy. Through a masterful interplay of lines, colors, and forms, His art transforms into a visual representation of lqbal's message of self-discovery and unity.

Umer Farooq Farooqi Islamabad 31st January 2025



Prof. Dr. MUHAMMAD SHAFIQUE FAROOQI

#### **Pride of Performance**

Prof. Dr. Muhammad Shafique Farooqi is a renowned Pakistani artist, calligrapher, and art educator. He is known for his innovative and dynamic approach to art, which blends traditional techniques with modern styles and themes.

He was born in 1942 in Sialkot, Pakistan. He had done his Master from Istanbul University in 1997. In his 67 years of his art career he has done more than 14,000 art pieces and 110 Solo shows in USA, England, Saudi Arabia, Egypt, Germany, Sudan, France, Canada, Holland, Turkey, Azerbaijan and Pakistan. He has mastered the arts of Free hand Sketches Calligraphy, Landscape, Watercolor, Etching, Symbolic art, ceramic art, Symbiosis concept of art (Journey of Line) and Spiritual art (Whirling Dervishes), Mr. Shafique Farooqi was conferred with President (of Pakistan) Pride of Performance, in recognition of his meritorious contribution to the field of arts in 2021.

In Symbiosis, Farooqi combines traditional calligraphy, symbolism, and abstract expressionism to convey the spiritual and philosophical themes that are characteristic of his work. The concept is inspired by the principles of Sufism and the whirling dervishes' ritual, symbolizing the unity and oneness of existence the "Journey of Line" is a concept in art developed by Prof. Dr. Muhammad Shafique Farooqi, It is a philosophical and spiritual approach to art that explores the symbolism and significance of the "line" in various artistic traditions.

In the "Journey of Line," Farooqi delves into the metaphysical and mystical aspects of the line, considering it a symbol of unity, continuity, and infinity. He experiments with different techniques and mediums, combining traditional calligraphy, drawing, and painting to create intricate and dynamic compositions.

Mr. Shafique Farooqi's 300 painting has commissioned in USA, England, Saudi Arabia, Egypt, Germany, Sudan, France, Canada, Holland, Turkey, Azerbaijan, UAE and Pakistan.Mr. Shafique Farooq received 30 National and international Awards and 14 honors in the field of art and He Published 8 books book in field of art.

### The Vision of Self

# Iqbal's Journery to Spiritual Awakending

With Mr. Shafique Farooqi

by

Umer Farooq Farooqi

Published by

Farooqi Art Studio

Office# 202 Azeem Mansion Fazal-e-Haq Road,

Blue Area, Islamabad

Contact: +92 300 5036836

email: umer.faruqi@mgail.com

First edition published in 2025

© All rights reserved

No part of this publication may be reproduced or used in any form or by any means, graphic, electronic or mechanical photocopying, recording, taping or information storage and retrieval system, without prior permission from the publisher.

**Research Coordinator** 

ISBN 978-969-9251-54-2

#### **Bridging Philosophy and Art.**

Both Iqbal and Farooqi embody a quest for higher truth. While Iqbal employed poetry to ignite minds and souls, Farooqi utilizes the canvas to create a visual dialogue. This synergy is particularly evident in the "Journey of Line" series, where Farooqi draws inspiration from Iqbal's philosophy of motion and dynamism. Each stroke of Farooqi's brush echoes Iqbal's call for action, urging humanity to rise above materialism and pursue spiritual elevation.

The fusion of Iqbal's psychological insights into human potential and Farooqi's artistic exploration of existential themes creates a multidimensional perspective on spiritual growth. Farooqi's intricate compositions serve as meditative spaces, inviting viewers to reflect on their inner selves and the universal truths embodied in Iqbal's Khudi.



# The Visionary Legacy of Allama Iqbal:

A Journey Through Philosophy and Art

Dr. Sir Muhammad Iqbal (1877-1938), fondly called Allama Iqbal, was a polymath whose profound contributions as a poet, philosopher, and political thinker left an indelible mark on the 20th century. Known as the ideological father of Pakistan, Iqbal's vision extended far beyond political boundaries, delving into themes of self-realization, spiritual awakening, and the revival of the Muslim Ummah. In this work, we juxtapose Iqbal's profound philosophy with the evocative art of Prof. Dr. Muhammad Shafique Farooqi, whose works capture the spiritual and philosophical dimensions of human existence. Together, their journeys create a compelling narrative of thought and aesthetics.



The relationship between Prof. Dr. Muhammad Shafique Farooqi's Symbiosis Concept in Art (through his *Journey of Line* series) and Allama Iqbal's poetry is profound and multidimensional. Both creators delve into themes of spirituality, self-realization, and the search for a higher purpose, offering a harmonious interplay of visual and literary art forms.

#### **Core Philosophical Connections**

Iqbal's Poetry: Iqbal's philosophy is rooted in *Khudi* (selfhood), spiritual awakening, and the ascent of the soul toward the Divine. His work emphasizes self-discovery, individual potential, and the connection between the finite self and the infinite while Farooqi's Journey of Line: Farooqi's concept reflects a spiritual journey through the simplicity of a line—symbolizing unity, continuity, and infinite possibilities. His *Symbiosis Concept* blends traditional and modern artistic techniques, mirroring Iqbal's fusion of Eastern and Western philosophical ideas.

#### **Symbolism and Metaphysics**

Both Farooqi's Journey of Line and Iqbal's poetry explore metaphysical themes, using symbols to convey universal truths, Farooqi's Line: Represents the path of the soul—its struggles, elevations, and connection to the Divine while Iqbal's Symbols: The shaheen (eagle), sitar (star), and khaak (dust) symbolize transcendence, guidance, and humility, which align with Farooqi's artistic themes of transformation and spiritual elevation.

# **Artistic Harmony in Themes**

Unity of Existence: Iqbal's belief in Wahdat al-Wujud (Unity of Being) finds visual representation in Farooqi's seamless lines, which depict interconnectedness, Journey and Struggle: Iqbal speaks of the eternal struggle (Jihad) of the soul; Farooqi captures this through the flow and tension of his lines, showcasing dynamic movement and growth.

# Sufi Mysticism

Both Iqbal and Farooqi are deeply influenced by Sufi thought, Iqbal draws from Rumi and explores themes of Divine love, self-annihilation, and spiritual rebirth, Farooqi visually interprets these themes through his works on whirling dervishes and his spiritual use of lines, which echo the cyclical nature of existence and the soul's dance toward the Divine.

### **Bridging Traditions**

Iqbal modernized traditional Persian and Urd xsssssssssssssssssu poetry, while Farooqi modernizes Islamic art through his *Symbiosis Concept*, Both emphasize the synthesis of tradition and innovation, offering universal messages that transcend cultural and temporal boundaries.

## **Creative and Inspirational Dialogues**

Farooqi's art reflects Iqbal's poetic journeys, The ascent in *Javid Nama* parallels the upward, infinite trajectory of Farooqi's lines. Iqbal's *Rekhta* verses on the self's elevation resonate with Farooqi's depiction of spiritual enlightenment through abstract and fluid compositions.

#### The Vision of Self and Universality

Farooqi's ongoing work, *The Vision of Self: Iqbal's Journey to Spiritual Awakening*, explicitly ties his artistic philosophy to Iqbal's ideas. The 75 paintings in this book visually translate Iqbal's messages about self-discovery and the unity of creation.

## **Invitation for Contemplation**

Both Farooqi and Iqbal create works that are not merely to be consumed but to be meditated upon. Farooqi's visual *Journey of Line* invites the viewer to embark on a journey similar to that inspired by Iqbal's verses—one of reflection, growth, and spiritual awakening.



Dr. Iqbal has given an ever-inspiring treasure of knowledge and philosophy through his works, which have immortalized him on the pages of existence. He is widely respected because of his philosophy and poetry which enlivened the nation, living in a state of vertigo to win their liberty from the usurpers. As poet he is considered to be the poet of prophets for all ages. His works have been translated into many foreign languages so that the students must properly be benefited in their future researches by his thoughts and philosophies.

#### His works are detailed as under:

- The Development of Metaphysics in Persia (Thesis for Ph.D.)
- Asrar-e-Khudi (Secrets of Self)
- Ramooz-e-Bekhudi (Mysteries of Selflessness)
- Payam-e-Mashriq (Message of the East)
- Bang-e-Dara
- The Reconstruction of Religious Thought in Islam (collection of lectures)
- Bal-e-Jibraeel
- Pas Che Bayad Kard Ay Aqwam-e-Sharq
- Zarb-e-Kaleem
- Armughan-e-Hijaz
- Ilm-al-Iqtisad (Economics)

# **Philosophical Contributions**

Iqbal's philosophy revolved around the concept of "Khudi" (Selfhood), which emphasizes the realization of one's potential and the transcendence of individuality to achieve divine proximity. His seminal works, *Asrar-i-Khudi* (Secrets of the Self) and *Rumuz-i-Bekhudi* (Mysteries of Selflessness), explore this journey of self-awareness and collective identity.

Iqbal envisioned Khudi as a spiritual awakening that propels individuals to break free from passivity and embrace an active, purposeful life aligned with divine will. By achieving a harmonious balance between self-realization and humility, one could contribute to the collective elevation of the community, a theme that resonates deeply in his poetry and addresses humanity's spiritual and existential crises.

Iqbal's philosophy was also deeply intertwined with his political vision. His address at the Allahabad Session of 1930 laid the foundation for an independent Muslim state, which later culminated in the creation of Pakistan. His poetry, rich in symbolism, served as a call to awaken the Muslim Ummah, urging them to reclaim their lost glory.



#### **Political Contributions**

Allama Iqbal's role as a political thinker was as influential as his literary and philosophical contributions. His vision for the socio-political empowerment of Muslims in British India was rooted in his profound understanding of both Eastern and Western traditions. Iqbal's political ideology was centered on the need for a distinct identity and autonomy for the Muslim community.

One of his most notable contributions was his address at the All-India Muslim League session in Allahabad in 1930. In this historic speech, Iqbal articulated the idea of a separate homeland for Muslims, envisioning a federation of Muslim-majority provinces in Northwestern India. This vision laid the intellectual foundation for the creation of Pakistan in 1947. Iqbal's insistence on the preservation of Islamic cultural and spiritual values in the face of modernity was a cornerstone of his political thought.

# Allama iqbal's influence on modern philosophy

Allama Muhammad Iqbal (1877–1938) holds a significant place in modern philosophy due to his unique synthesis of Eastern and Western thought, his contributions to Islamic philosophy, and his influence on the intellectual and political landscape of South Asia. Here's an overview of his influence:

#### Reconciliation of Eastern and Western Philosophy

Iqbal was deeply familiar with Western philosophers such as Nietzsche, Kant, Bergson, and Hegel. He engaged critically with their ideas while remaining rooted in Islamic tradition. His philosophy emphasized the need for balance, advocating for a synthesis of reason and intuition, material and spiritual, and individual freedom and social responsibility, His work, particularly in *The Reconstruction of Religious Thought in Islam*, aimed to reinterpret Islamic thought in light of modern philosophical developments, making him a bridge between tradition and modernity.

# **Concept of Khudi (Selfhood)**

The conception of khudi has been the most important contribution of Iqbal to the realm of political thought. It was not due to the fact that he was the first to treat the subject before him such eminent minds as Nietzsche, Fichte, Bergso and William James had dealt with the subject from the various angles of vision. Iqbal's originality lay. In the fact that the whole concept of khudi underwent a radical change and assumed a realistic interpretation under his masterly pen. To Iqbal, khudi or ego does not signify pride or arrogance, but the spirit of self affirmation of one's potentialities and their proper utilization. One hadith alludes to this fact in these words:"I was a hidden treasure. I wished that I may be recognized, therefore I created the whole creature."

Thus, man being the highest creature, should have spirit of "I-am-ness" in its perfection, and should assimilate and absorb in himself the attributes of God and thus become His vicegerent(naib) on earth. This implies that a limited authority has been given to every man to fashion his life according to ego. Ego must then consist in creating desires and wishes and trying to realize them, by the authority vested in every man.

When the Self awakened itself, it revealed the world of concepts.

A hundred worlds are hidden in its being; its not-self comes to being from its selfaffirmation has sown the seeds of hostility in the world by imagining itself to be other than itself.

Allama Iqbal believed that the philosophy of self-denial was developed by the weaker nations in their days of decline and degradation. The criticism of Nietzsche against Christianity was based on the fact that the Christians having a defeatist mentality believed that paradise was to be given to the weak and the humble few and not to the wealthy and the strong.

#### Helpers of "Khudi" (Selfhood).

Allama Iqbal maintains that stability, permanence and integrity are the essence of ego. A dew drop vanishes with the sunlight; a drop of tear disappears after a while, because they took stability, while a drop which remains in a sea shell becomes a pearl. Similarly, an individual should subjugate and exploit to his benefit, the things external to him and save himself from being subjugated. It is true that as against God man is helpless, but as against other creatures or natural objects, man is quite powerful, to harness them to his best advantage and benefit.

According to Iqbal the following factors and forces fortify the human ego or personality:

Love:-Iqbal explained the word Love in a letter to Prof. Nicholson, "It means the desire to assimilate, to absorb. Its highest form is the creation of values and ideals and the endeavours to realize them. Love individualizes the lover as well as the beloved. The effort to realize the most unique individuality individualizes the seeker and implies individuality of the sought, for nothing else would satisfy the nature of the seeker."

Faqr:-By faqr, Iqbal means an attitude of mind which enables a man to endlessly strive spurning delights and rewards, except the attainment of worthy ends. In other words, it depicts selflessness and abnegation and ascendancy over one's natural environment and a sense of complete detachment from worldly affairs and rewards. Once an individual is able to achieve this attitude of mind, there is no limit to what he might attain in the way of development of personality and spiritual strength.

Allied with fagr is the element of courage, both physical and moral.

Courage:-Both physical and moral courage means overcoming and combating all obstacles and hurdles with no failure of nerve, no submission to forces of evil or to desire to give in except to conviction. Iqbal calls upon the younger generation to live dangerously and courageously.

**Tolerance:**-For other people's views and manners represents the strength of the high order and its cultivation is greatly beneficial to human society. It also sustains and strengthens the human ego.

Kasb-e-Halal:-In a world where selfishness and aggrandizement are playing vital part in human life, insistence on kasb-e-halal is of the utmost significance. Iqbal insists that the individuals should ,constantly exert him to acquire things which he wants to enjoy. He even goes to the extent of depreciating inheritance of worldly good as he feels that it hurts the ego. Even in the field of ideas, Iqbal advices avoidance of borrowing.

Creative and original activity:-Iqbal is opposed to mimicry and copying others slavishly. Blind imitation is of no avail and must be discouraged.

As against these positive factors there are certain negative forces which are constantly atwork to weaken the ego and stultify the human personality. These are:

Fear:-Fear of persons and objects (except God) in all its different phases such as worry, anxiety, anger, jealousy and timidity is a positive danger for ego. It robs man of efficiency and happiness.

Beggary:-Not used in the limited sense but all that is achieved without personal effort and it is in every form inimical to ego development. All economic and social parasites which flourish on society under various high-sounding names are beggars.

Slavery:-It completely arrests the freedom of man, which retards the development of one's ego. Enslavement and mental torture of man, who's self prompts him for freedom. Every kind of slavery, whether physical or mental, distorts character and lowers man to the level of a beast and weakens the human ego. It stifles the growth of ego which needs freedom for its normal development.

Nasab-Parasti:-Races, nations, tribes, communities, castes and families take pride in their superior racial characters come to destroy the peace and tranquillity of the world.

Iqbal is strongly opposed to all these weaknesses in human character. In fact, these weaknesses develop due to the failure of the individual to practice or inculcate in him the positive elements for the development of character and personality.

#### **Revitalization of Islamic Thought**

Iqbal advocated for ijtihad (independent reasoning) to reform and modernize Islamic thought while preserving its core principles. His philosophical work inspired many Islamic scholars and intellectuals to engage with questions of modernity, democracy, and ethics in a rapidly changing world, He argued that Islam is inherently dynamic and capable of adapting to new challenges without losing its essence.

#### Influence on Politics and Society

As a philosopher-poet, Iqbal's ideas had a profound impact on the socio-political landscape of the Indian subcontinent. His vision of selfhood and freedom influenced anti-colonial movements and the eventual creation of Pakistan, a state conceptualized as a place ,for Muslims to freely practice and develop their culture and values, His emphasis on the collective self and the spiritual basis of a polity has been widely discussed in modern political philosophy, especially in post-colonial contexts.

#### **Contributions to Philosophy of Time and Change**

Iqbal engaged with Henri Bergson's ideas on time and process, incorporating them into an Islamic worldview. He emphasized the importance of the present moment as a source of power and creativity, challenging static notions of existence, His dynamic view of the universe and the self aligns with contemporary ideas in process philosophy and resonates with thinkers addressing the nature of change and progress.

# **Philosophy of Art and Aesthetics**

Iqbal saw art, especially poetry, as a vehicle for expressing universal truths and inspiring action. His own poetry has influenced generations, blending philosophy, mysticism, and socio-political commentary, His aesthetic philosophy challenges the dichotomy between art for art's sake and art for practical purposes, emphasizing art's transformative potential.

# Legacy in Modern Philosophy

Modern philosophers and scholars from both East and West continue to study Iqbal for insights into global challenges, such as the reconciliation of religion and science, the role of spirituality in secular societies, and the meaning of freedom in a connected yet divided world.

His thoughts have inspired a range of disciplines, including comparative philosophy, theology, political science, and literature.

#### Iqbal's Poetry and Quran.

#### 1. Central Themes from the Quran in Iqbal's Poetry

#### a) Concept of Khudi (Selfhood)

Iqbal's idea of Khudi (selfhood) is rooted in the Quranic emphasis on the human being as a vicegerent (Khalifa) of Allah on Earth. Verses like "Indeed, We have created man in the best of stature" (Quran 95:4) highlight human potential, a theme central to Iqbal's works. He encourages individuals to strengthen their Khudi through faith, knowledge, and action, echoing the Quranic call for self-awareness and responsibility.

#### b) Tawheed (Unity of God)

The principle of Tawheed is a cornerstone of Iqbal's philosophy. In his poetry, he extends the concept of divine unity to emphasize the unity of humanity and the cosmos. For Iqbal, Tawheed is not just a theological doctrine but a call to action, urging individuals and societies to align themselves with the Divine Will.

#### c) Iqbal's Call for Ijtihad

Inspired by the Quranic injunction to reflect and reason ("Do they not reflect upon the Quran?" – Quran 47:24), Iqbal advocates for Ijtihad (independent reasoning). His poetry often critiques stagnation in the Muslim world and calls for intellectual renewal grounded in the Quran's dynamic spirit.

#### d) Human Potential and Spiritual Elevation

Iqbal draws on Quranic imagery to depict the spiritual ascent of humans, as exemplified in *Surah Al-Ma'arij* and other verses. He portrays humans as capable of reaching divine closeness through striving and self-purification.

#### 2. Quranic Imagery and Symbolism in Igbal's Poetry

Iqbal masterfully uses Quranic metaphors and symbols to convey profound meanings:

The Falcon (Shaheen): Symbolizing freedom, vision, and high aspiration, this imagery is reminiscent of Quranic verses encouraging the believer to soar spiritually.

The Lamp and Light: Inspired by Ayat an-Nur (24:35), Iqbal uses light as a metaphor for divine guidance and knowledge.

Mountains, Rivers, and Stars: These natural elements reflect Quranic motifs highlighting the signs of Allah in creation.

#### 3. The Quran as a Source of Wisdom and Guidance

Iqbal often refers to the Quran as a living book, eternally relevant to guiding humanity through changing times. He underscores its transformative power, urging Muslims to rediscover its message and live by its principles.

In Bang-e-Dra, he writes: "Woh zamaney mein mo'azzaz thay musalman ho kar, Aur tum khwar hu'ay taarik-e-Quran ho kar."
(They were honored in the world for being true Muslims, And you are humiliated for abandoning the Quran.)

#### 4. Quranic Philosophy of Action and Iqbal's Vision

The Quran emphasizes action and striving in the way of Allah ("Indeed, Allah will not change the condition of a people until they change what is in themselves." – Quran 13:11). Iqbal echoes this in his poetry, rejecting passivity and urging his readers to actively shape their destinies.

#### 5. Critique of Superficial Ritualism

Like the Quran, which warns against hollow rituals devoid of sincerity ("So woe to those who pray [but] are heedless of their prayer." – Quran 107:4–5), Iqbal criticizes superficial religiosity. He calls for a deeper connection with faith that transforms character and actions.

#### 6. Quranic Influence on Iqbal's Vision of the Ummah

Iqbal's poetry frequently emphasizes the Quranic concept of the Ummah as a unified, spiritually elevated community. He envisions a world where Muslims, inspired by the Quran, rise above divisions to lead humanity toward justice and harmony.



اقبال فردوس میں رومی سے بیہ کہتا تھاسنائی مشرق میں ابھی تک ہے وہی کاسہ، وہی آش مشرق میں ابھی تک ہے دوایت ہے کہ آخر ملائے کی لیکن بیر وایت ہے کہ آخر اک مرد قلندر نے کیار از خودی فاش



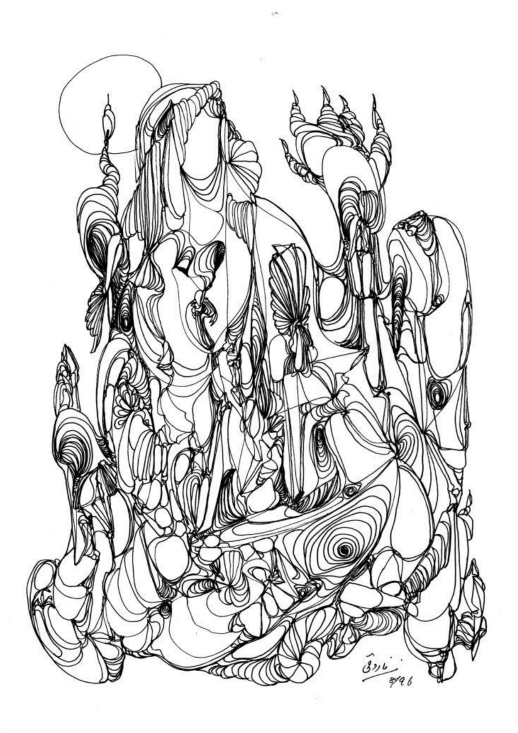
حضورِ رسالت مآب میں گرال جو مجھ پہ بیہ ہنگامہُ زمانہ ہُوا جہال سے باندھ کے رختِ سفر روانہ ہُوا قیودِ شام وسحَر میں بسر توکی لیکن قیودِ شام وسحَر میں بسر توکی لیکن نظام کہ مہمالم سے آشانہ ہُوا فرشتے بزم رسالت میں لے گئے مجھ کو حضورِ آیہُ رحت میں لے گئے مجھ کو حضورِ آیہُ رحت میں لے گئے مجھ کو



توغنی از ہر دوعالم من فقیر روز محشر عذر ہائے من پذیر ور حسابم راتو بنی ناگزیر از نگاہ مصطفے پنہاں مگیر



یریشاں ہوکے میری خاک آخر دل نہ بن جائے جومشکل اب ہے بارب پھروہی مشکل نہ بن جائے نه کردیں مجھ کو مجبور نوافر دوس میں محوریں مراسوز ڈروں پھر گرمی محفل نہ بن جائے مجھی چھوڑی ہُوئی منزل بھی یاد آتی ہے راہی کو کھٹک سی ہے جو سینے میں ، غم منزل نہ بن جائے بناياعشق نے دريائے ناپيدا كرال مجھ كو به میری خود گلمداری مراساحل نه بن جائے کہیں اس عالم بے رنگ وبُومیں بھی طلب میری وبى افسانة وُنبالة محمل نه بن جائے عروج آدم خاکی سے انجم سہے جاتے ہیں كه بيه توالاه واتارامه كامل نه بن جائے

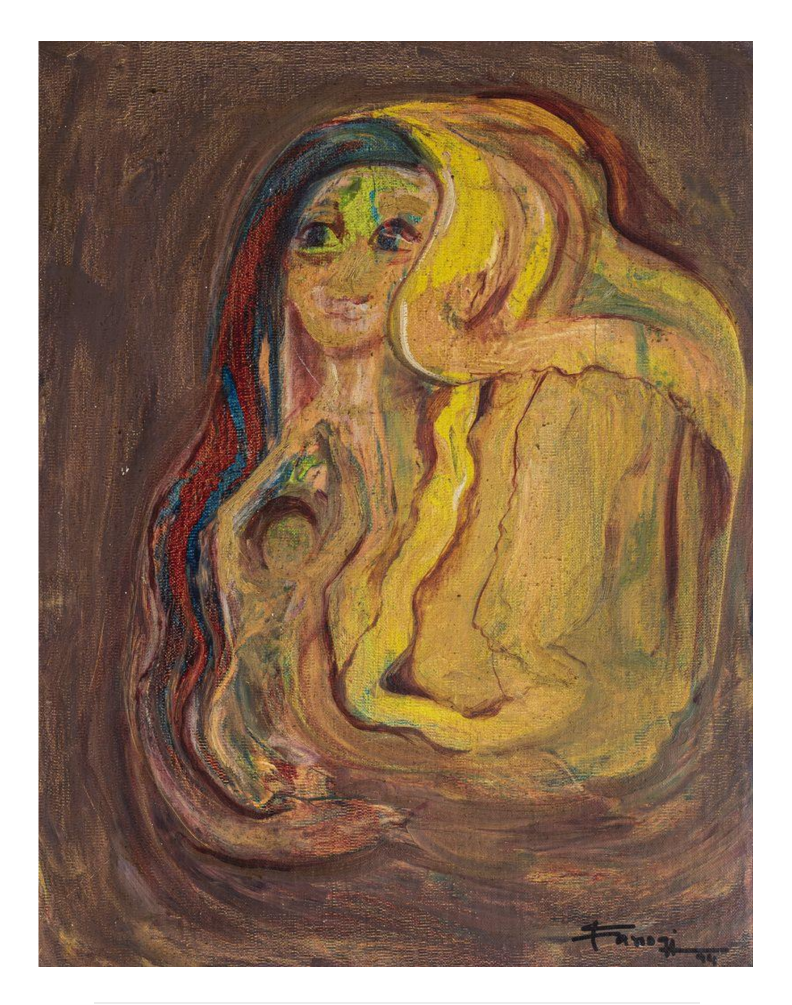


# (بانگ درا)

ترے عشق کی انتہا چاہتا ہوں مرى سادگى دىكھ كياجيا ہتا ہوں ستم ہو کہ ہو وعد ہُ بے حیابی كوئى بات صبر آزماجا بهتابون یہ جنت مبارک رہے زاہدوں کو که میں آپ کاسامنا چاہتا ہوں ذراساتودل ہوں مگر شوخ اتنا وبى كن ترانى سُناحيا بهتا بهو ل كوئى دَم كامهمال مون اسے اہلِ محفل چراغ سحر ہوں، بُحجا جا ہتا ہوں بھری برنم میں راز کی بات کہہ دی براب ادب مون، سزاچا متامون



کسن وعشق سیمین قمر جس طرح دُوبتی ہے کشی سیمین قمر نور خور شید کے طوفان میں ہنگام سحر جیسے ہوجاتا ہے گم نور کالے کر آنچل چاندنی رات میں مہتاب کا ہم رنگ کنول جلوہ کور میں جیسے پر بیضائے کلیم جلوہ کور میں جیسے پر بیضائے کلیم موجه کاہم و گرار میں غنچے کی شمیم موجه کاہمت گرار میں غنچے کی شمیم



# خُلوت

ئرسواكىلاس دَور كوجَلوت كى بُوس نے روشن ہے نِگہ، آئند بول ہے مُگدر بردھ جاتا ہے جب ذوقِ نظرا پن حدوں سے ہو جاتے ہیں افکار پر اگندہ وابتر

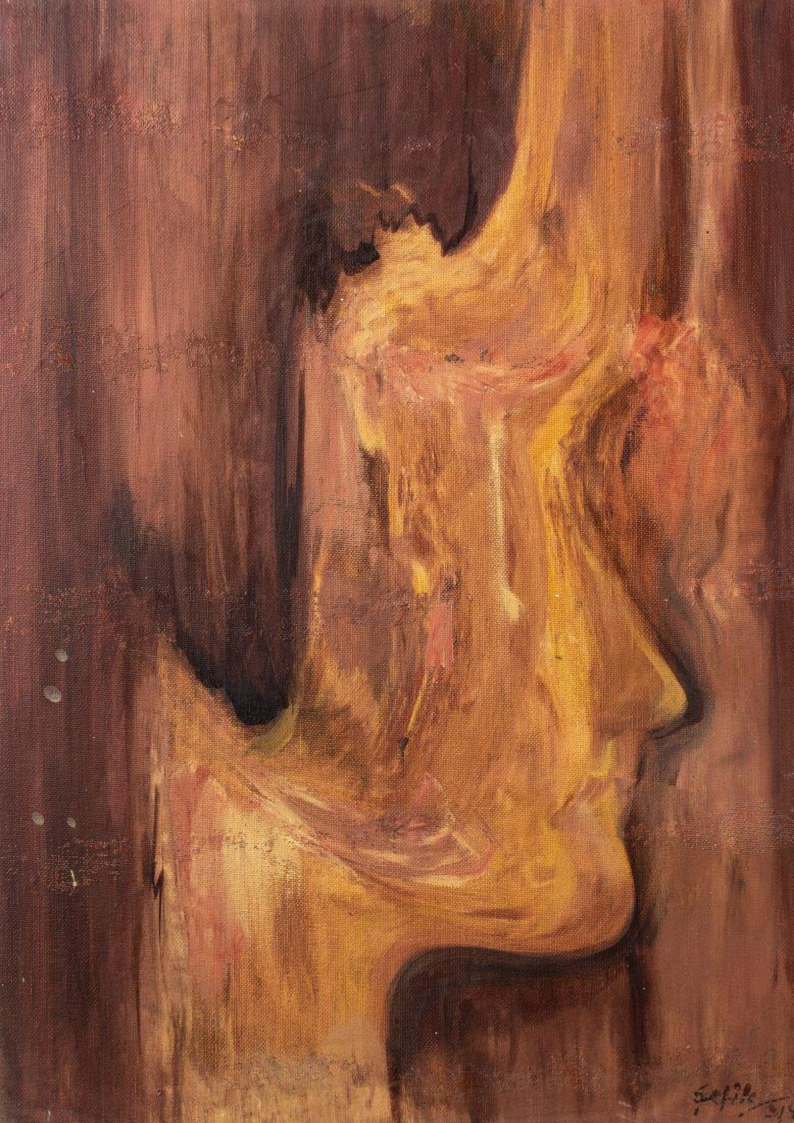
آغوشِ صدف جس کے نصیبوں میں نہیں ہے وہ قطرۂ نیساں کبھی بنتانہیں گوہر خلوت میں خودی ہوتی ہے خود گیر، ولیکن خلوت نہیں اب دَیروحرم میں بھی میسر



پردہ
بہت رنگ بدلے سپہر بریں نے
خدایا بیر و نیاجہاں تھی، وہیں ہے
تفاؤت نہ دیکھازن و شومیں میں نے
وہ خکوت نشیں ہے، یہ خکوت نشیں ہے
ابھی تک ہے پر دے میں اولادِ آ دم
اسی کی خود کی آشکار انہیں ہے



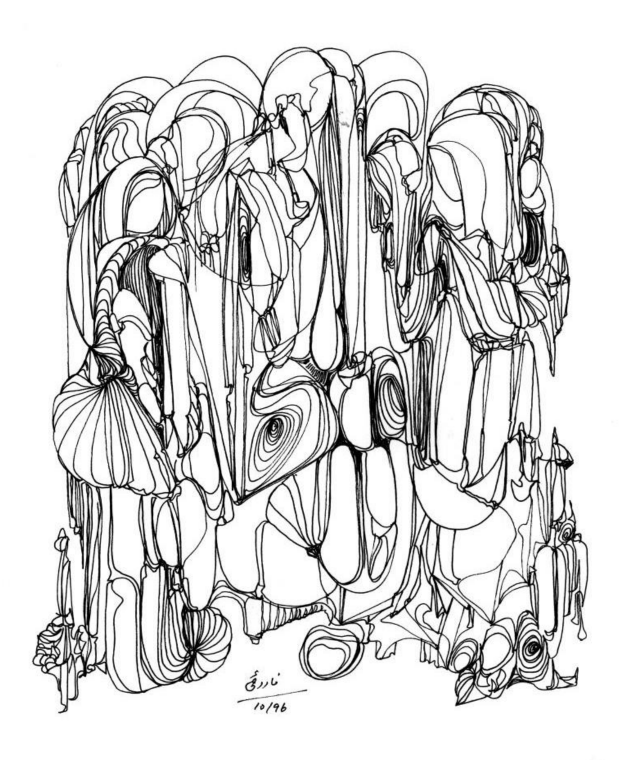
وہ حرف راز کہ مجھ کوسکھا گیاہے جُنوں خدامجھے نفس جبرئیل دے تو کہوں ستارہ کیامری تقدیر کی خبر دے گا وہ خود فراخی افلاک میں ہے خوار وز بُول حیات کیاہے، خیال و نظر کی مجذوبی خودی کی موت ہے اندیشہ ہائے گونا گوں عجب مزاہے، مجھے لذ ت خودی دے کر وه چاہتے ہیں کہ میں اپنے آپ میں نہر ہوں ضميرياك ونگاه بلند ومستى شوق نه مال ودولتِ قارون،نه فكرا فلاطون سبق ملاہے یہ معراج مصطفی سے مجھے کہ عالم بشریت کی زدمیں ہے گرؤوں به کائنات انجی ناتمام ہے شاید ، که آر بی ہے دمادم صدائے وکن فیکول



تربیت

زندگی پچھاور شے ہے، علم ہے پچھاور شے

زندگی سوزِ جگر ہے، علم ہے سوزِ دماغ
علم میں دولت بھی ہے، قُدرت بھی ہے، لذت بھی ہے
ایک مشکل ہے کہ ہاتھ آتا نہیں اپنا سُراغ
اہل دانش عام ہیں، کم یاب ہیں اہل نظر
کیا تعجب ہے کہ خالی رہ گیا تیر اایاغ!
شیخ محتب کے طریقوں سے کشادِ دل کہاں
کس طرح کبریت سے روشن ہو بجلی کاچراغ!



ایجادِ معانی ہے خداداد ہر چند کہ ایجادِ معانی ہے خداداد کوشش سے کہاں مردِ ہمنر مندہے آزاد! خُونِ رگِ معمار کی گرمی سے ہے تغمیر میخانہ حافظ ہو کہ بتخانہ بہزاد بینم کوئی جوہر نہیں کھُلتا روشن شرکہ بیشہ سے ہے خانہ فرہاد!



رومی

غلط گرے تری چٹم نیم بازاب تک

تراو جُود ترے واسطے ہے رازاب تک

ترانیاز نہیں آشائے نازاب تک

کہ ہے قیام سے خالی تری نمازاب تک

گسستہ تارہے تیری خودی کاسازاب تک

کہ تُو ہے نغمہر ومی سے بیازاب تک



مخلوقات ہنرو ہے یہ فردوس نظراہل ہنروکی تغییر فاش ہے چیئم ہماشا پہنہاں خانہ ذات نہ خودی ہے ،نہ جہانِ سحروشام کے دور زندگانی کی حریفانہ کشاکش سے نجات آہ، وہ کا فریج پارہ کہ ہیں اُس کے صنم عصرِ رفتہ کے وہی اُوٹے ہوئے لات و منات! تُوہے میں نہ ہنرو تیر ہے جنازے کا امام نظر آئی جے مرقد کے شبستاں میں حیات!



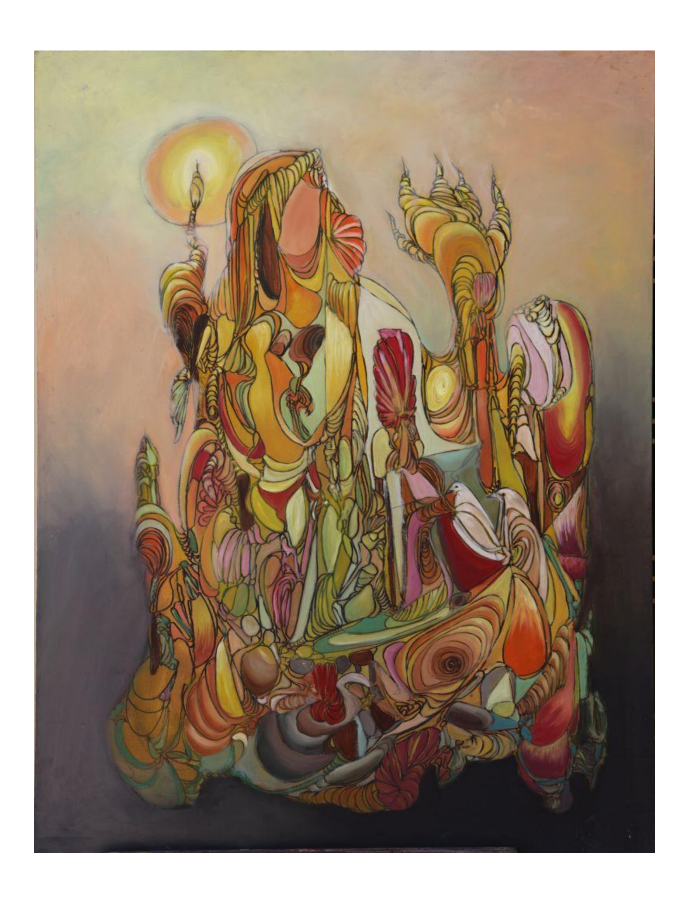
خودی کی زندگی
خودی ہوزندہ توہے فقر بھی شہنشاہی
نہیں ہے شنجر وطغرل سے کم شکوہ فقیر
خودی ہوزندہ تو دریائے بے کراں پایاب
خودی ہوزندہ تو کسار پر نیان و حریر
نہنگ زندہ ہے اپنے محیط میں آزاد
نہنگ مردہ کو موج سراب بھی زنجیر!



تصوف 🏠 په حکمت ملکوتی، په علم لا بُوتی حرم کے در د کادر مال نہیں تو پچھ بھی نہیں بیه ذکر نیم شی، بیر مراقبے، بیر سُرور تری خودی کے نگہاں نہیں تو کچھ بھی نہیں یہ عقل،جومہ ویرویں کا تھیاتی ہے شکار شريك شورش ينهال نهيس توسيحه بهي نهيس خردنے کہہ بھی دیا دلاالہ او کیا حاصل دل و نگاه مسلمان نہیں تو کچھ بھی نہیں عجب نہیں کہ پریشاں ہے گفتگومیری فروغ صبح يريثال نهيس توتجھ بھی نہيں



اسائیدہ مقصد ہوا گر تربیتِ لعلی بدخشاں بے سُود ہے بھٹکے ہُوئے خور شید کاپر تُو دُنیا ہے روایات کے بچندوں میں گرفتار اکیا کدر سہ، کیا مدر سے والوں کی تگ ودَو کر سکتے تھے جواپنے زمانے کی امامت وہ کُمنہ دماغ اپنے زمانے کے ہیں بیرو



مرگ خودی خودی کی موت سے مغرب کااند رُوں بے نور خودی کی موت سے مشرق ہے مبتلائے جُذام خودی کی موت سے رُوحِ عرب ہے بے تب وتاب بدن عراق و عجم کا ہے بے عروق وعظام خودی کی موت سے ہندی شکستہ بالوں پر افقس ہُواہے حلال اور آشیانہ حرام خودی کی موت سے پیر حرم ہُوا مجبور اکہ ڈی کھائے مسلماں کا جامہ احرام



## امتخاك

کہاپہاڑی نڈی نے سنگ ریز ہے سے
! فنادگی وسرا فگندگی تری معراج
ترابیہ حال کہ پامال ودر دمند ہے تُو
مری بیشان کہ دریا بھی ہے مرامخاج
جہاں میں تُوکسی دیوار سے نہ مکرایا
کسے خبر کہ تُو ہے سنگ خارہ یا کہ زُجاج



وَى ﴿
عقل بِ ما بِهِ المامت كى سزاوار نهيں مقل بِ ما بِهِ المامت كى سزاوار نهيں رامبر ہو ظن و تخميں توزبُوں كارِ حيات فكر بِ نُور ترا، جذبِ عمل بِ بنياد سخت مشكل ہے كہ روشن ہو شبِ تارِ حيات خوب وناخُوب عمل كى ہو گرہ واكيو ككر الرحيات الب نہ ہو شار جِ اسرارِ حيات الب نہ ہو شار جِ اسرارِ حيات



خِفرراه

شاعر

ساحل دريايه ميں إكرات تفامحو نظر گوشئه دل میں چھُیائے اک جہان اضطراب شب سگوت افنرا، بَواآسوده، در بازم سَير تھی نظر حیرال کہ بیدر باہے یاتصویر آب جیسے گہوارے میں سوجاتاہے طفل شیرخوار موج مُضطر تھی کہیں گہر ائیوں میں مستِ خواب رات کے افسول سے طائر آشیانوں میں اسیر النجم كم ضَوكر فآرِ طلسم ما بهتاب دیکھتا کیاہوں کہ وہ پیک جہاں پیاخفر جس کی پیری میں ہے مانندِ سخرر نگ شاب كهدر باب مجهس، اعجويائ اسرارازل! چیشم دل واہو توہے تقدیرِ عالم بے حجاب دل میں بیہ سُن کر بیاہنگامهٔ محشر بُوا میں شہید جُستجو تھا، یوں سخن گستر ہُوا



کیون زیان کاربنون، سود فراموش رہوں فكر فردانه كرول محوغم دوش رہوں نالے بلبل کے سنوں اور ہمہ تن گوش رہوں ہم نوامیں بھی کوئی گل ہوں کہ خاموش رہوں جرات آموزمری تاب سخن ہے مجھ کو شکوہ اللہ سے ، خاکم بدین ، ہے مجھ کو ہے بجاشیو و تسلیم میں مشہور ہیں ہم قصہ در دسناتے ہیں کہ مجبور ہیں ہم سازخاموش ہیں، فریادسے معمور ہیں ہم ناله آتاہے اگرلب بیہ تومعذور ہیں ہم اے خدا! شکو دار باب و فاتھی سن لے خو گر حمد سے تھوڑ اساگلا بھی سن لے



## جبريل وابليس

كھودىيا نكارىي تُونے مقامات بلند إ چیثم یزدال میں فرشتوں کی رہی کیا آبرو ابليس ہے مری جُرائت سے مشتِ خاک میں ذوقِ نمو ميرے فتنے جامۂ عقل و خِرد کا تارويو ديكهاہے تُوفقط ساحل سے رزمِ خیر و شر کون طوفال کے طمانیج کھارہاہے، میں کہ تو؟ خِضر بھی بے دست ویا،الیاس بھی بے دست ویا میرے طوفال یم بہ یم، دربابہ دربا، جُوبہ جُو مرحبهي خلوت ميسر هو تورُوجيه اللهس إقصّة آدم كور تكيس كر كياكس كالتو میں کھٹکتا ہُوں دل پر دال میں کانٹے کی طرح إِنُو فَقِطِ اللهِ هُوْ ، اللهِ هُوْ ، اللهِ هُوْ

جبريل مدم ديرينه! كيسام جهان رنگ و أو؟ ابليس سوزوساز ودر دوداغ وجشتجوے وآرزو ہر گھڑی افلاک پررہتی ہے تیری گفتگور کیانہیں ممکن کہ تیراجاکِدامن ہورُ فو؟ ابليس آ هاہے جبریل! تُوواقف نہیں اس رازسے كر كياس مست مجھ كونُوٹ كرمير اسبُو اب بہال میری گزر ممکن نہیں، ممکن نہیں إكس قدرخاموش بي عالم بكاخ وكو جس کی نو میری سے ہو سوزِ دُرونِ کا ئنات اُس کے حق میں د تَقْتَطُوا ٔ اچھاہے یا ْ لا تَقْتَطُوا ٰ ؟



صُوفی سے
تری نگاہ میں ہے معجزات کی دنیا
مری نگاہ میں ہے حادثات کی دنیا
تخیلات کی دنیا غریب ہے، لیکن
غریب ترہے حیات و ممات کی دنیا
عجب نہیں کہ بدل دے اسے نگاہ تری
عبار ہی ہے تھے ممکنات کی دنیا



إبليس كي عرضداشت کہتا تھاعزازیل خداوندِ جہاں سے إير كالهُ آتش بُوئي آدم كي كف خاك جال لاغروتن فربه وملبُوس بدن زيب إدل نزع كي حالت مين، خِرد پُخته وجالاك نایاک جسے کہتی تھی مشرق کی شریعت !مغرب کے نقیہوں کا یہ فتویٰ ہے کہ ہے یاک تجھ کو نہیں معلوم کہ محوران بہشتی ویرانی جنت کے تصوّر سے ہیں غم ناک؟ جہور کے إبلیس ہیں ارباب سیاست ! باقى نېيى اب ميرى ضرورت بندا فلاك



تُوا بھی رہ گزر میں ہے، قبیرِ مقام سے گزر مصرو حجازے گزر، پارس وشام سے گزر جس کاعمل ہے بے غرض، اُس کی جزا چھ اور ہے مُور وخِیام سے گزر، بادہ وجام سے گزر مرجیه ہے دلکشا بہت حُسن فرنگ کی بہار طائر کے بلند بال، دانہ ودام سے گزر کوه شگاف تیری ضرب، تجھ سے کشادِ شرق وغرب تیخ ہلال کی طرح عیش نیام سے گزر تیراامام بے حضور، تیری نماز بے سرور الیی نمازے گزر،ایسے امام سے گزر



آزادیِافکار
جودُونیِ فطرت سے نہیں لاکق پرواز
اُس مرفک بیچارہ کا انجام ہے اُفاد
ہر سینہ نشین نہیں جبر بل امیں کا
ہر فکر نہیں طائر فردوس کا صیّاد
اُس قوم میں ہے شوخی اندیشہ خطرناک
جس قوم کے افرادہوں ہر بندسے آزاد
گو فکرِ خدادادسے روشن ہے زمانہ
آزادیِ افکار ہے اِبلیس کی ایجاد



علاج آتش رومی کے سوز میں ہے ترا تری خرد پہ ہے غالب فرنگیوں کا فسوں اُسی کے فیض سے میری نگاہ ہے روشن اُسی کے فیض سے میر سبو میں ہے جیحوں اُسی کے فیض سے میر سبو میں ہے جیحوں



خانقاه

رمز وایمااس زمانے کے لیے مورُوں نہیں

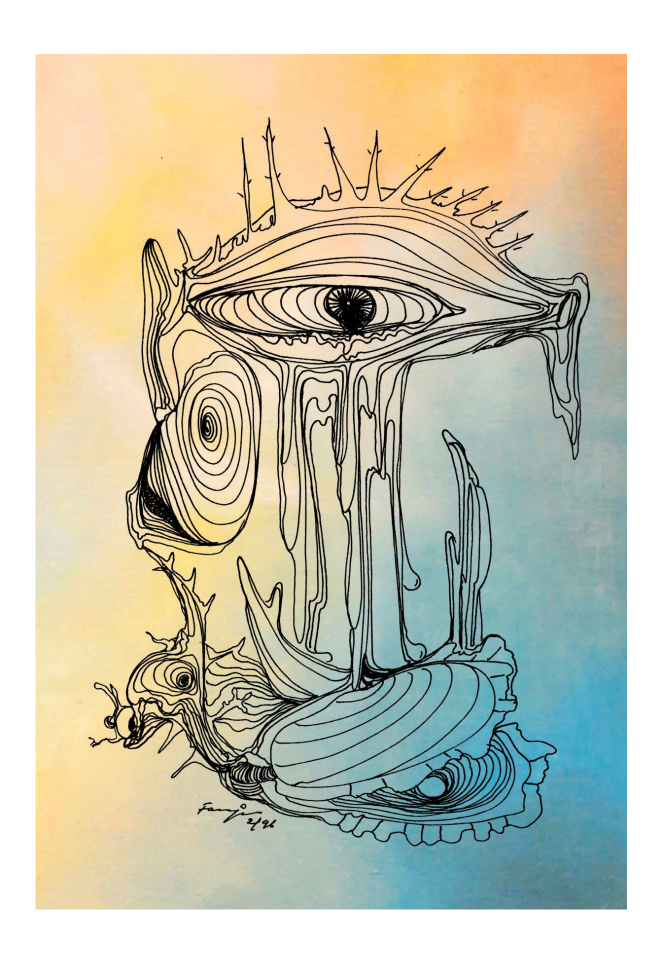
اور آتا بھی نہیں مجھ کو سخن سازی کا فن

تُم بِإذ نِ اللّٰد ، کہہ سکتے ہے جو ، رُخصت ہوئے

! خانقا ہوں میں مجاور رہ گئے یا گور کن



حیاتِ آبدی زندگانی ہے صدف، قطرۂ نیساں ہے خودی وہ صدف کیا کہ جو قطرے کو گرر کرنہ سکے ہوا گرخود نیگر وخود گروخودگیر خودی ہوا گرخود نیگر وخود گروخودگیر خودی ہیے بھی ممکن ہے کہ توموت سے بھی مرنہ سکے



ايورب سے ایک خط ہم خُو گر محسوس ہیں ساحل کے خریدار ۔ اک بحریرُ آشوب ویُراسرارہے رومی تُو بھی ہے اس قافلہ شوق میں اقبال جس قافلة شوق كاسالاربيرومي اس عصر کو بھی اُس نے دیاہے کوئی پیغام؟ کہتے ہیں چراغِ رواحرار ہے رومی جواب که نَمایدخور دو جَو ہمچوں خراں آ بُوانه در ختن چرار غوال مركه كاه و جوخور د قربال شود ہر کہ نورِ حق خور د قُر آل شود



کی حق سے فرشتوں نے اقبال کی غملذی

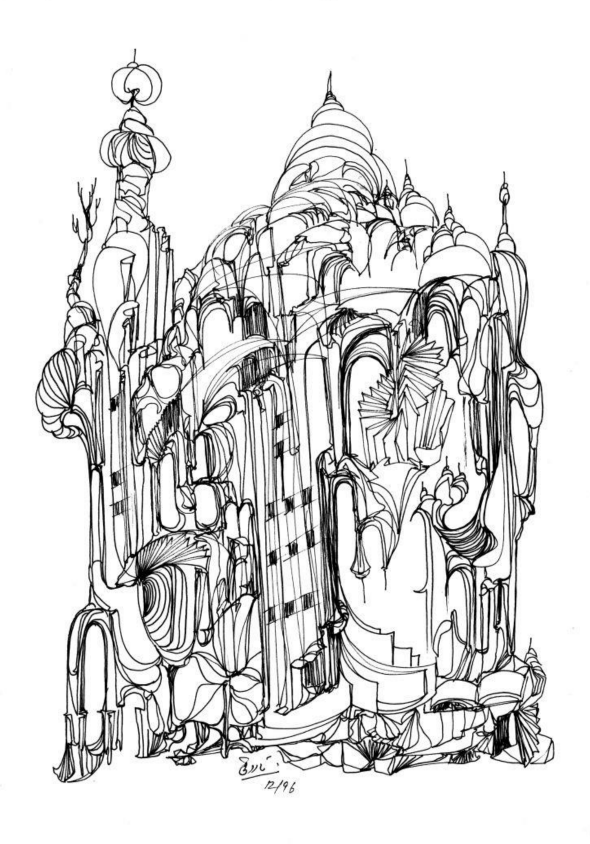
سُستاخ ہے، کرتا ہے فطرت کی جِنابندی

خاکی ہے مگراس کے انداز ہیں افلاکی

رومی ہے نہ شامی ہے ، کاشی نہ سمر قندی

سِکھلائی فرشتوں کو آدم کی تؤپ اس نے

اآدم کو سِکھا تا ہے آدا بِ خداوندی



## لاالهالآالله

بُتانِ وہم و گماں، لَاالْمَالِّااللّٰه خرد ہوئی ہے زمان و مکاں کی زنّاری نہے زمال نہ مکاں، لَاالْمَالِّااللّٰه یہ نغمہ فصل گل ولالہ کا نہیں بابند بہار ہو کہ خزاں، لَاالْمَالِّااللّٰہ اگرچہ بُت ہیں جماعت کی آستینوں میں مجھے ہے تھم اِذاں، لَاالْمَالِّااللّٰہ

خودی کاسرِ نہاں لَا اِلْدَاللَّاللَّه خودی ہے تیخ، فَسال لَا اِلْدَالِّاللَّه بید دَورا پنے براہیم کی تلاش میں ہے صنم کدہ ہے جہاں، لَا اِلْدَاللَّاللَّه کیاہے تُونے متاعِ غرور کاسودا فریب سُودوزیاں، لَا اِلْدَاللَّاللَّه بیرال ودولتِ دنیا، بیرشتہ و پیوند



معراج
دے ولولۂ شوق جسے لذہ برواز
کرسکتاہے وہ ذرہ مہ و مہر کو تاراج
مشکل نہیں یارانِ چن! معرکۂ باز
پُرسوزا گرہونفسِ سینۂ دُرّان
ناوک ہے مسلمال، ہدف اس کا ہے تُر یا
تُومعنی وَالنّج منہ سمجھاتو عجب کیا
ہے تیرامد و جردرا بھی چاند کا مختاج



بيح كى دُعا (ماخوز) بچوں کے لیے اب یہ آتی ہے وعابن کے تمنامیری زندگی شمع کی صورت ہو خدایامیری دُورد نیاکامرے دَم سے اند هیر ابوجائے ہر جگہ میرے جیکنے سے اُجالا ہو جائے ہو مرے دَم سے یو نہی میرے وطن کی زینت جس طرح پھُول سے ہوتی ہے چمن کی زینت زندگی ہومری پروانے کی صورت بارب علم کی شمع سے ہو مجھ کو محبت بارب ہومراکام غریبوں کی حمایت کرنا! در د مندول سے، ضعیفوں سے محبت کرنا مرے اللہ! بُرائی سے بچانامجھ کو نیک جوراه ہو،اُس رہ یہ چلانا مجھ کو



دوزخی کی مُناجات اس دير گهن ميں ہيں غرض مند پُجاري رنجيده بتوں سے ہوں تو کرتے ہیں خدایاد یو جا بھی ہے بے سُود، نمازیں بھی ہیں بے سُود قسمت ہے غریبوں کی وہی نالہ وفریاد ہیں گرچہ بلندی میں عمارات فلک بوس ہر شہر حقیقت میں ہے ویرانہ آباد تیشے کی کوئی گردش تقدیر تودیکھے سیراب ہے پرویز، چگر تشنہ ہے فرہاد به علم؛ به حکمت، به سیاست، به تجارت جو کچھ ہے، وہ ہے فکرِ ملورکانہ کی ایجاد الله! تراشكركه بدخظ يُرسوز ا سودا گربوری علامی سے ہے آزاد



## تصوير ومصور

تصوير خبر ، عقل و خِر د کی ناتوانی نظر،دل کی حیاتِ جاودانی نہیں ہے اس زمانے کی تگ و تاز توہے میرے کمالاتِ ہنرسے نه ہونومیداینے نقش کرسے مرے دیدار کی ہے اک یہی شرط كه تويهنال نه مواين نظرس

تصوير کھاتصویرنے تصویر کرسے نمائش ہے مری تیرے ہنرسے ولیکن کس قدر نامنصفی ہے اکہ تُویوشیدہ ہومیری نظرسے گرال ہے چیثم بینادیدہ ورپر ا جہاں بنی سے کیا گزری شرریر نظر، در دوغم وسوز وتب وتاب تُواہے ناداں، قناعت کر خبر پر



لوح بھی تو قلم بھی تو تیر اوجودالکتاب
گنبدآ بگیندرنگ تیرے محیط میں حباب
عالم آب و خاک میں تیرے ظہور سے فروغ
ذرہ ریگ کودیاتونے طلوع آفتاب
شوکت سنجروسلیم تیرے جلال کی نمود
فقر جنید و بایزید تیر اجمال بے نقاب
شوق تیر اا گرنہ ہومیری نماز کاامام
میراقیام بھی حجاب میر اسجود بھی حجاب
تیری نگاہ نازسے دونوں مراد پاگئے
عقل غیاب و جستجو، عشق حضور واضطراب



مجدائی

سُورج بُنتاہے تارِ ذرسے

دُنیا کے لیے رِدائے نوری

عالم ہے خموش ومست گویا

ہرشے کو نصیب ہے حضوری

دریا، کسار، چاند، تارے

کیاجا نیس فراق وناصبوری

شایال ہے جھے غم مجدائی

سُنایال ہے جھے غم مجدائی

بیہ خاک ہے محرم مجدائی



ونیا

وه چاند، بیر تاراہے، وه پخفر، بیر نگیا

وه چاند، بیر تاراہے، وه پخفر، بیر نگیاہے

دیتی ہے مری چیٹم بصیرت بھی بیہ فتوی وہ کوہ، بیر دریاہے، وہ گردُول، بیر زمیں ہے

حق بات کولیکن میں چھُپاکر نہیں رکھتا

اتُوہے، مجھے جو کچھ نظر آتا ہے، نہیں ہے

اتُوہے، مجھے جو کچھ نظر آتا ہے، نہیں ہے



فقر
اک فقرسکھا تاہے صیّاد کو نخچیری
اک فقرسے کھُلتے ہیں اسرارِ جہاں گیری
اک فقرسے قوموں میں مسکینی ودِ لگیری
اک فقرسے توموں میں مسکینی ودِ لگیری
اک فقرسے منی میں خاصیّتِ اِکسیری
اک فقرہے شبیّری،اس فقر میں ہے میری
اک فقرہے شبیّری،اس فقر میں ہے میری



آزادی
ہے کس کی یہ جُراُت کہ مسلمان کوٹو کے
جُریّتِ افکار کی نعمت ہے خداداد
چاہے توکر ہے کعبے کوآتش کدہ پارس
چاہے توکر ہے اس میں فرنگی صنم آباد
فرآن کو بازیجی تاویل بناکر
چاہے توخوداک تازہ شریعت کر ہے ایجاد
ہے مملکت ہند میں اک ظرفہ تماشا
اسلام ہے محبوس، مسلمان ہے آزاد
اسلام ہے محبوس، مسلمان ہے آزاد



بسم الله الرحمن الرحيم میری نوائے شوق سے شور حریم ذات میں غلغله ہائے الامال بُت كد ةُصفات ميں محور وفرشته بیں اسیر میرے تخیلات میں میری نگاہ سے خلل تیری تحلیات میں گرچہ ہے میری جُستجو دَیروحرم کی نقش بند ميري فغال سے رستخيز كعبه وسومنات ميں گاه مرى نگاه تيز چير گئي د ل و جُود گاہ اُجھ کے رہ گئی میرے تو ہملت میں تُونے بہ کیاغضب کیا، مجھ کو بھی فاش کر دیا إميں ہی توایک راز تھاسینیہ کا تنات میں



فرشتول كأكيت عقل ہے بے زمام ابھی، عشق ہے بے مقام ابھی نقش گرازل! ترانقش ہے ناتمام انجی خلق خدا کی گھات میں پرند وفقیہ و میروپیر تیرے جہاں میں ہے وہی گردش صبح وشام ابھی تیرے امیر مال مست، تیرے فقیر حال مست بنده ہے گوچہ گردا بھی، خواجہ بلند بام ابھی دانش ودین وعلم و فن بندگی بُوس تمام عشق گرہ کشاہے کافیض نہیں ہے عام انھی جوہر زندگی ہے عشق،جوہر عشق ہے خودی اآه که ہے یہ تیخ تیزیر دگی نیام انجی



آزادیِافکار
جودُونیِ فطرت سے نہیں لاکتی پرواز
اُس مرغک بیچارہ کاانجام ہے اُفاد
ہر سینہ نشمن نہیں جبریل امیں کا
ہر فکر نہیں طائرِ فردوس کاصیاد
اُس قوم میں ہے شوخی اندیشہ خطرناک
جس قوم کے افراد ہوں ہر بندسے آزاد
گوفکرِ خدادادسے روشن ہے زمانہ
آزادیِافکار ہے اِبلیس کی ایجاد



## نكتر توحير

بیاں میں مکتر توحید آتو سکتاہے ترے دماغ میں بُت خانہ ہو تو کیا کہیے وەرمز شوق كە بوشىدەللولەمىس ب طريق شيخ فقيهانه موتوكيا كهي سرورجوحق وبإطل کی کارزار میں ہے تُوحرب وضرب سے بریانہ ہو تو کیا کہیے جہاں میں بندہ مُرکے مشاہدات ہیں کیا ترى نگاه غلامانه بهو توكيا كهي مقام فقرب كتنابلندشابى سے اروش کسی کی گدایانه ہو تو کیا کہیے



مجھ کو تو یہ دُنیا نظر آتی ہے دِ گرگوں
معلوم نہیں دیکھتی ہے تیری نظر کیا
ہر سینے میں اک صُبح قیامت ہے نمودار
افکار جوانوں کے ہوئے زیروز برکیا
کرسکتی ہے بے معرکہ جینے کی تلافی
اب پیر حرم تیری مناجاتِ سحرکیا
ممکن نہیں تخلیق خوردی خانقہوں سے
اس شعار نم خوردہ سے تُوٹے گا نشر کیا
اس شعار نم خوردہ سے تُوٹے گا نشر کیا



# شعاع أميله

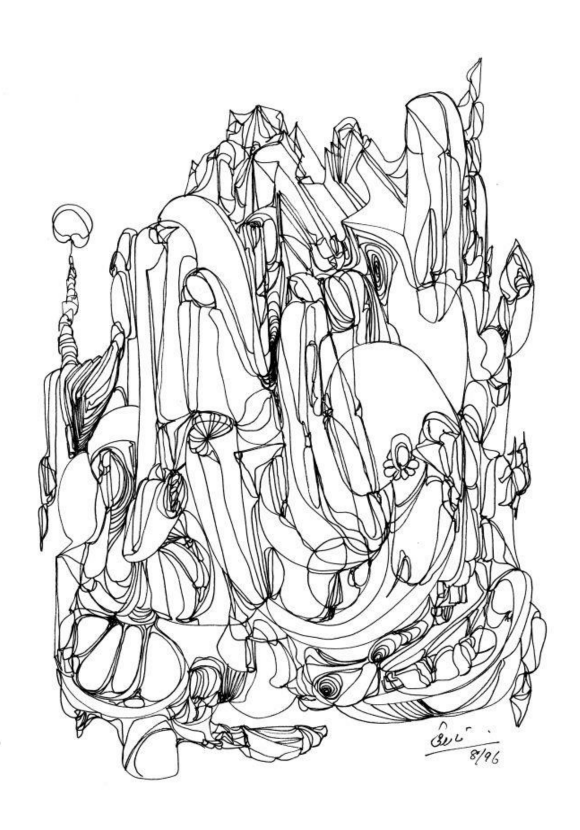
سُورج نے دیا پی شعاعوں کو یہ پیغام و نیا ہے عجب چیز، مجھی صبح مجھی شام ملات سے تم آوارہ ہو پہنائے نضا میں بڑھتی ہی چلی جاتی ہے بے مہری اتیام نے ریت کے ذر وں پہ چیکئے میں ہے راحت نے مثل صباطونِ گل ولالہ میں آرام پھر میر ہے تجلی کد و دل میں ساجاؤ چھوڑ و چمئیستان و بیابان و در و بام



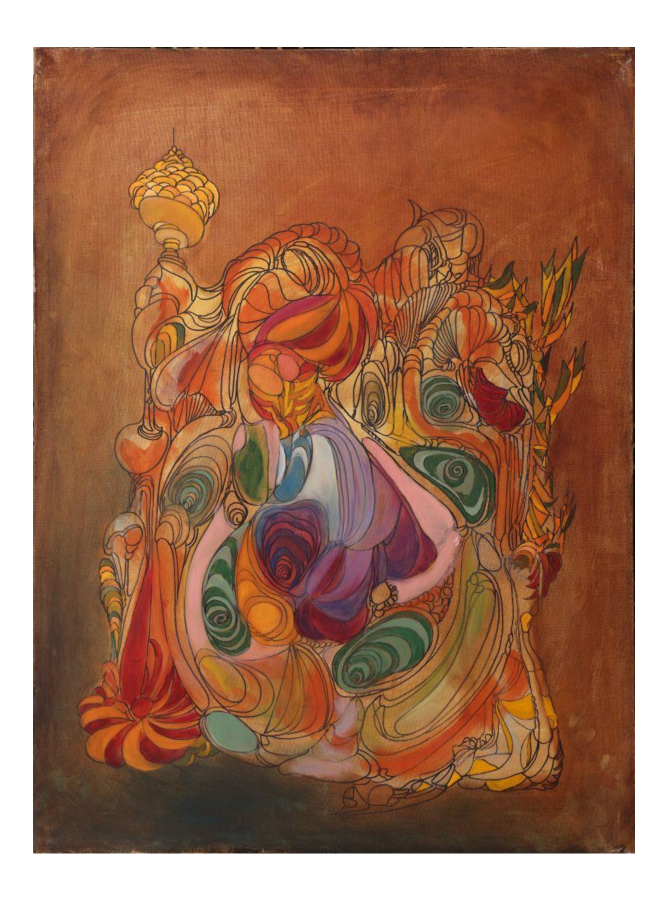
شابيس كيامين في أس خاك دان سے كنارا جہاں رزق کا نام ہے آب ودانہ بیاباں کی خلوت خوش آتی ہے مجھ کو ازل سے ہے فطرِت مری راہبانہ نه باد بهاری،نه گلچیس،نه بُلبل نه بياري نغمهُ عاشقانه خيابانيول سے ہے پر ہيز لازم ادائيں ہیں ان کی بہت دلبرانہ ہوائے بیاباں سے ہوتی ہے کاری جوال مرد کی ضربتِ غازیانه حمام و كبوتز كا بھۇ كانېيى مىي كه ب زندگى بازكى زابدانه جهیشنا، پلٹنا، پلٹ کر جھیشنا لهُو كرم ركھنے كاہے اك بہانہ په پورب، په پنچهم چکوروں کی دنیا مرانيلگون آسال بيكرانه يرندول كى دُنياكادروليش ہوں ميں ِ که شابی بناتانہیں آشیانہ



مغربی تهذیب فسادِ قلب و نظرہے فرنگ کی تهذیب که رُوح اس تدنیق کی روسکی نه عفیف رہے نه رُوح میں پاکیزگی توہے ناپید ضمیر پاک و خیالِ بلندوذ وقِ لطیف



إمامت تُونے پُوچھی ہے امامت کی حقیقت مجھ سے حق عجميرى طرح صاحب أسرار كرك ہے وہی تیرے زمانے کاامام برحق جو تخھے حاضر وموجودسے بیزار کرے موت کے آئے میں تجھ کود کھاکر ڈخ دوست زندگی تیرے لیے اور بھی دُشوار کرے دے کے احساس زیاں تیر الہو گرمادے فقر کی سان چڑھا کر بچھے تلوار کرے فتنة ملت بيضاب امامت أسكى جومسلمال کوسلاطیں کاپرستار کرے!



## تخليق

جہانِ تازہ کی افکارِ تازہ سے ہے نمود

کہ سنگ و خِشت سے ہوتے نہیں جہاں پیدا
خودی میں ڈو بنے والوں کے عزم وہت نے
اس آ بُجو سے کیے بحر بے کرال پیدا
وہی زمانے کی گردش پہ غالب آتا ہے
جوہر نفس سے کرے عمر جاوداں پیدا
خودی کی موت سے مشرق کی سرزمینوں میں
خودی کی موت سے مشرق کی سرزمینوں میں
ہوائے دشت سے بُوئے رفاقت آتی ہے
ہوائے دشت سے بُوئے رفاقت آتی ہے
عجب نہیں ہے کہ ہوں میرے ہم عناں پیدا



قلندر کی پیجان کہتاہے زمانے سے بید درولیش جوال مرد إجاتا ہے جد هر بندهٔ حق، تُو بھی أد هر جا ہنگامے ہیں میرے تری طاقت سے زیادہ بجتاموا بنكاه قلندرس كزرحا میں کشتی وملاح کامختاج نہ ہوں گا چرهتاهوادر یاہے اگر تو تواتر جا توڑانہیں جادُومری تکبیرنے تیرا؟ اہے تجھ میں مرجانے کی جُرات تو مرجا مهرومه وانجم كامحاسب بي قلندر ایام کامرکب نہیں، راکب ہے قلندر



اسائیدہ
مقصد ہوا گرتر بَیتِ لعل بدخشاں
بے سُود ہے بھٹکے ہُوئے خور شید کاپر تُو
دُنیا ہے روایات کے بچندوں میں گرفتار
اکیا کدر سے والوں کی تگ ورو ورکستے ہے جوابیے زمانے کی امامت
وہ کُمنہ دماغ اینے زمانے کے بیں بیرو



فلسفه ومذبب ایہ آفاب کیا، یہ سپھر بریں ہے کیا سمجها نهيس تشلسل شام وسحر كوميس اینے وطن میں ہُوں کہ غریب الد پار ہُوں ڈر تاہوں دیکھ دیکھ کے اس دشت وؤر کومیں کھُلتانہیں مرے سفَرِ زندگی کاراز لاؤں کہاں سے بندہ صاحب نظر کومیں حیراں ہے بُوعلی کہ میں آپاکہاں سے بُوں رومی بیر سوچتاہے کہ جاؤں کرھر کومیں جاتاہوں تھوڑی دُور ہر اک راہر وکے ساتھ'' «پیجانتانهیں ہوں ابھی راہبر کومیں ِ



محبت

شهبيد محبت نه كافرنه غازي محبت كى رسميىن نه تُركى نه تازى وہ پچھ اور شے ہے ، محبت نہیں ہے سِکھاتی ہے جو غزنوی کوایازی یہ جوہرا گرکار فرمانہیں ہے توبي علم وحكمت فقط شيشه بازي نه مختاج سُلطال، نه مرعوبِ سُلطال مجت ہے آزادی وبے نیازی مرا فقر بہتر ہے اسکندری سے بيرآدم كرى ہے، وہ آئينہ سازى



### شلطانی 🌣

کسے خبر کہ ہزاروں مقام رکھتاہے وہ فقر جس میں ہے بے پر دہروح قُرآنی خودی کوجب نظر آتی ہے قاہری اپنی یمی مقام ہے کہتے ہیں جس کو سُلطانی یمی مقام ہے مومن کی قواتوں کاعیار اسی مقام سے آدم ہے ظِل سُبحانی یہ جبر و قہر نہیں ہے، یہ عشق ومستی ہے کہ جبر و قبر سے ممکن نہیں جہاں بانی کیا گیاہے غلامی میں مبتلا تجھ کو که تجھے سے ہونہ سکی فقر کی نگہبانی مثالِ ماه جِمكتا تفاجس كاداغ سجود خریدلی ہے فرنگی نے وہ مسلمانی ہواحریف مہوآ فاب تُوجس سے رہی نہ تیر ہے ستاروں میں وہ دُر خشانی



عقل ددِل ہر خاکی ونُوری پہ حکومت ہے خرد کی باہر نہیں کچھ عقل خداداد کی زدسے

عالم ہے غلام اس کے جلالِ اَزلی کا اک دل ہے کہ ہر لحظہ اُلجھتا ہے خردسے



سیاست
اس کھیل میں تعیین مراتب ہے ضروری
شاطر کی عنایت سے توفرزیں، میں پیادہ
بیچارہ پیادہ تو ہے اک مہر وُناچیز
افرزیں سے بھی پوشیدہ ہے شاطر کاارادہ



#### تحورت

جوہر مردعیاں ہوتاہے بے منتقِ غیر
غیر کے ہاتھ میں ہے جوہر عورت کی نمود
رازہاس کے تیپ غم کا بہی نکتہ شوق
آتشیں، لڈ تِ تخلیق سے ہے اس کا دجود
گھلتے جاتے ہیں اسی آگ سے آسرارِ حیات
گرم اسی آگ سے ہم معرکہ بودو نبود
میں بھی مظلومی نسوال سے ہوں غم ناک بہت
نہیں ممکن گراس عقدہ مشکل کی کشود!



أوازغيب آتی ہے دم صبح صداعرش بریں سے ! کھویا گیاکس طرح تراجو ہرادراک كس طرح بُواكند ترانشر شخقيق ہوتے نہیں کیوں تجھ سے ستار ول کے جگر جاک تُوظاہر و ہاطن کی خلافت کاسز اوار كياشُعله بهي ہو تاہے غلامِ خس وخاشاك مهرومه والجح نہیں محکوم ترے کیوں کیوں تیری نگاہوں سے لرزتے نہیں افلاک اب تک ہے روال گرجہ اہُو تیری رگوں میں نے گرمی افکار، نہ اندیشہ ہے باک روش تووہ ہوتی ہے، جہاں بیں نہیں ہوتی جس آنکھ کے پر دوں میں نہیں ہے نگہ یاک



فقروملوکیت فقر جنگاہ میں بے سازویراق آتا ہے ضرب کاری ہے، اگر سینے میں ہے قلبِ سلیم اس کی بڑھتی ہوئی بے باکی و بے تابی سے تازہ ہر عہد میں ہے قصر فرعون و کلیم اب ترادور بھی آنے کو ہے اے فقرِ غیور کھاگئ دوحِ فرنگی کو ہوائے زروسیم عشق و مستی نے کیاضبطِ نفس مجھ پہ حرام کہ گرہ غُنچے کی کھلتی نہیں بے موجے نسیم



ضبط طریق اہل وُنیاہے گلہ شکوہ زمانے کا نہیں ہے زخم کھا کر آہ کرناشانِ درویثی بیہ نکتہ پیردانانے مجھے خلوت میں سمجھایا ایہ ہے ضبط فغال شیری، فغال رُوہاہی و میشی



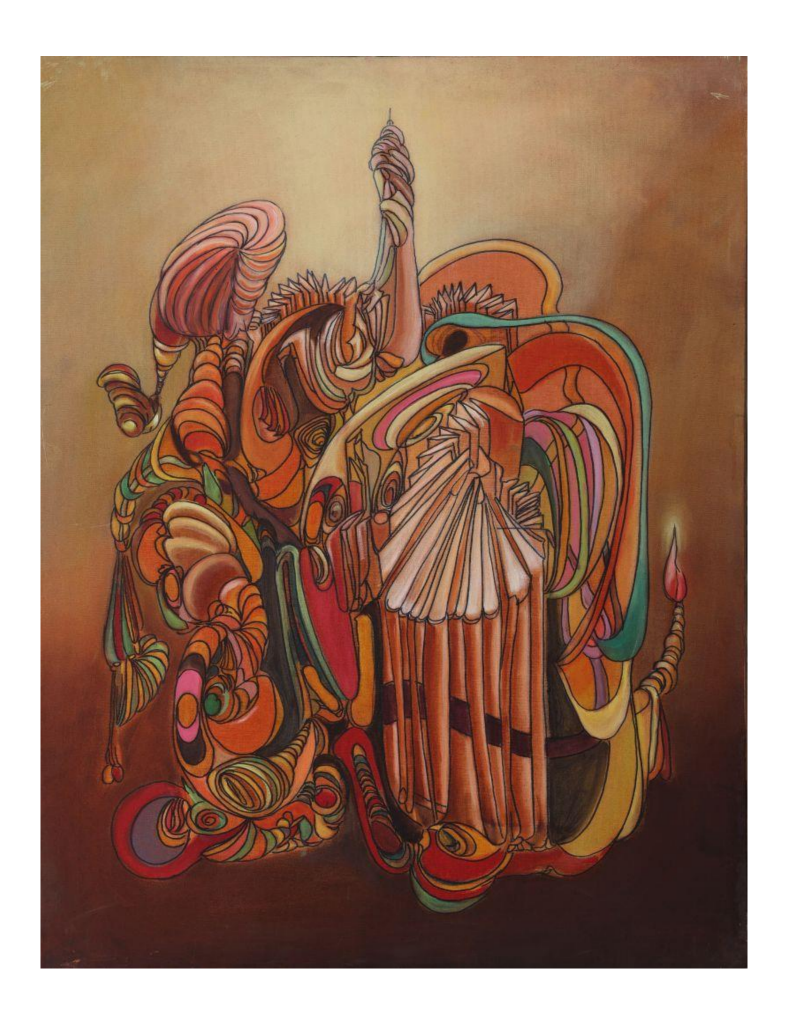
#### تربيت

زندگی پچھاور شے ہے، علم ہے پچھاور شے

زندگی سوزِ جگرہے، علم ہے سوزِ دماغ
علم میں دولت بھی ہے، قدرت بھی ہے، لذت بھی ہے
ایک مشکل ہے کہ ہاتھ آتا نہیں اپناسراغ
اہل دانش عام ہیں، کم یاب ہیں اہل نظر
اکیا تعجب ہے کہ خالی رہ گیا تیر اایاغ
شیخ ممتب کے طریقوں سے کشادِ دل کہاں
اکس طرح کبریت سے روشن ہو بجلی کاچراغ



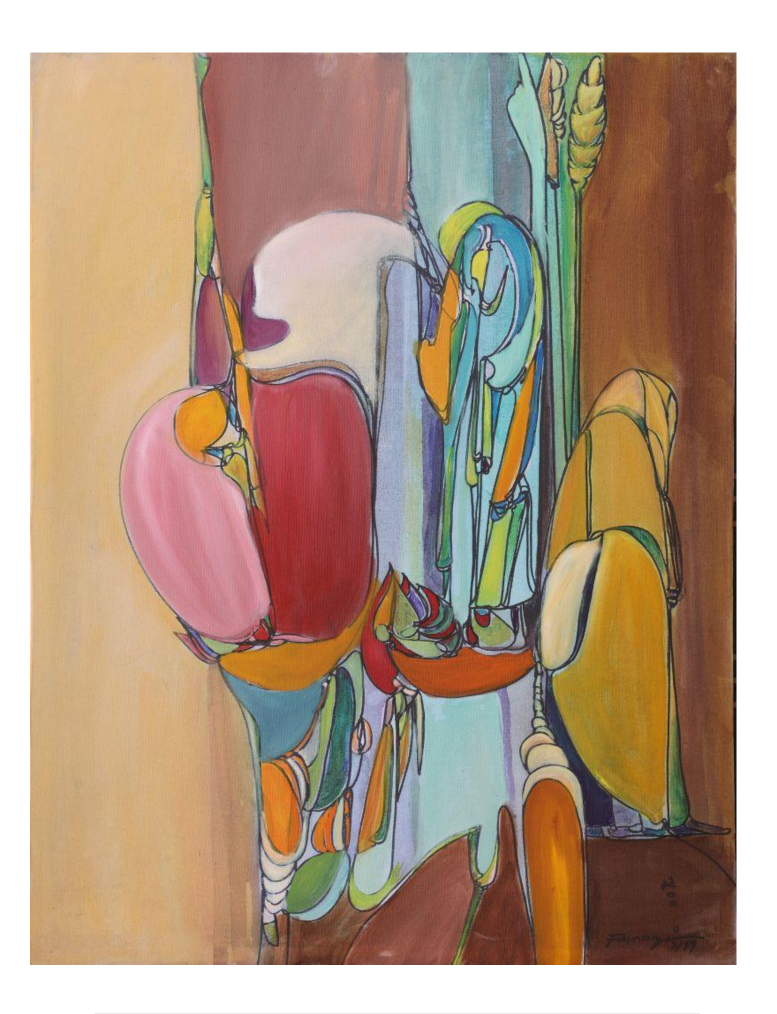
تقدیر
نااہل کو حاصل ہے جمعی قوّت وجروت
ہے خوار زمانے میں جمعی جوہر ذاتی
شاید کوئی منطق ہونہاں اس کے عمل میں
تقدیر نہیں تابع منطق نظر آتی
ہاں،ایک حقیقت ہے کہ معلوم ہے سب کو
تاری اُمم جس کو نہیں ہم سے چمُپاتی
ہر لحظہ ہے قوموں کے عمل پر نظراس کی
ہر لحظہ ہے قوموں کے عمل پر نظراس کی
'! بُر"اں صفّتِ تیغ دو پیکر نظراس کی



مُلائے حَرم عجب نہیں کہ خداتک تری رسائی ہو تری نگہ سے ہے پوشیدہ آدمی کامقام تری نماز میں باقی جلال ہے، نہ جمال تری اذاں میں نہیں ہے مری سحر کا پیام



اسلام روح اسلام کی ہے نُورِ خودی، نارِ خودی زندگانی کے لیے نارِ خودی نور و حضور یہی ہر چیز کی تقویم، یہی اصل خمود گرچہ اس رُوح کو فیطرت نے رکھاہے مستور افظے اسلام، سے پورپ کوا گر کدہے تو خیر ادوسرانام اسی دین کا ہے ' فقرِ غیور



علم اوردین

وه علم اپنے بنوں کا ہے آپ ابراہیم

کیاہے جس کوخدانے دل و نظر کاندیم

زمانہ ایک، حیات ایک، کائنات بھی ایک

دلیل کم نظری، قصر برجدید وقدیم

چن میں تر بہت عُنچی ہو نہیں سکتی

نہیں ہے قطرۂ شبنم اگر نثریک نسیم

وه علم، کم بقری جس میں ہمکنار نہیں

! تجلیا ہے کلیم ومشاہدات تحیم

! تجلیا ہے کلیم ومشاہدات تحیم



نے کرو فکر

یہ بیں سب ایک ہی سالک کی جُستجو کے مقام

اوہ جس کی شان میں آیا ہے 'علم الاسا
مقام ذکر ، کمالاتِ رومی وعظار
مقام فکر ، مقالاتِ بوعلتہ بینا
مقام فکر ہے پیائش زمان ومکاں
مقام ذکر ہے شبحان رہی الاعلی



علم وعيشق علم نے مجھ سے کہاعشق ہے دیوانہ پن عشق نے مجھ سے کہاعلم ہے تخمین و ظن بندهٔ تخمین و ظن ایرم کتابی نه بن عشق کی گرمی سے ہے معرکہ کا کنات! عشق سرایا حضور، علم سرایا ججاب علم مقامِ صفات، عشق تماشائے ذات عشق سگون و ثبات، عشق حیات و ممات عشق کے ہیں معجزات سلطنت و فقر ودیں! علم ہے پیداسوال، عشق ہے پیناں جواب عشق کے ادنی غلام صاحب تاج و تگیں عشق مكان و مكيس، عشق زمان وزميس شرع مجت میں ہے عشرتِ منزل حرام! عشق سرایالقیں،اوریقیں فتح باب شورش گلوفال حلال، لذّ سِيساحل حرام عشق په بجلي حلال، عشق په حاصل حرام إعلم بإبن الكتاب، عشق بأم الكتاب



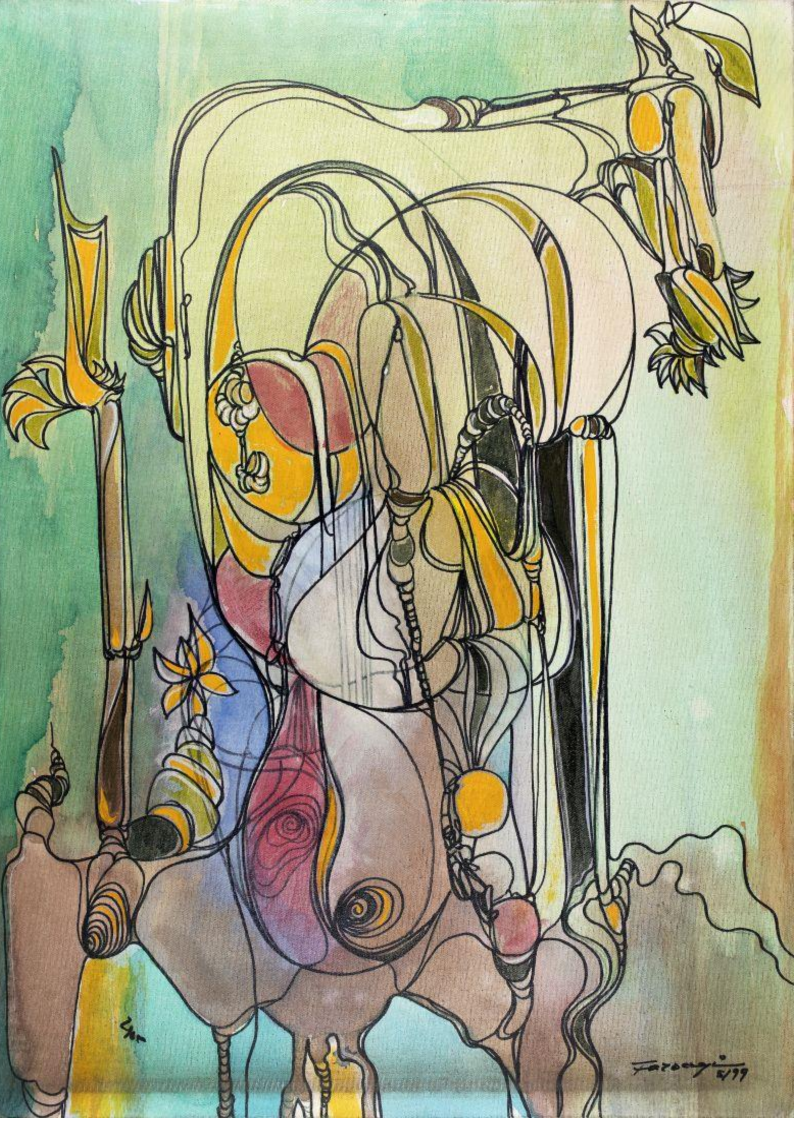
دوزخی کی مُناجات اس دیر کهن میں ہیں غرض مند پُحاری رنجيده بتول سے ہوں تو کرتے ہیں خدایاد یو جا بھی ہے بے سُود، نمازیں بھی ہیں بے سُود قسمت ہے غریبوں کی وہی نالہ وفریاد ہیں گرجہ بلندی میں عمارات فلک بوس ہر شہر حقیقت میں ہے ویران آباد تیشے کی کوئی گردش تقدیر تودیکھے سیراب ہے پر ویز، چگر تشنہ ہے فرہاد به علم؛ به حکمت، به سیاست، به تجارت جو کچھ ہے، وہ ہے فکر ملوکانہ کی ایجاد الله! تراشكركه بيه خظريُ سوز سودا گربورب کی غلامی سے ہے آزاد!



قوت اوردین
اسکندروچنگیز کے ہاتھوں سے جہاں میں
سوبار ہوئی حضر تِ انساں کی قباچاک
تاریخ امم کا یہ پیام آزلی ہے
صاحب نظر ال! نشہ قوت ہے خطر ناک،
اس سیل سبک سیر وزی ل گیر کے آگے
عقل ونظر وعلم و ہنر ہیں خس وخاشاک
لادیں ہو تو ہے زہر ہلا ہل سے بھی بڑھ کر
ہودیں کی حفاظت میں توہر زہر کا تریاک



گلزارِ ہست وبودنہ برگانہ وارد کھ ہے دیکھنے کی چیزاسے بار بارد کھ آیاہے تُوجہاں میں مثالِ شرارد کھ وم دے نہ جائے ہستی ناپلدارد کھ ماناکہ تیری دید کے قابل نہیں ہوں میں تُومیراشوق دیکھ، مراانظار دیکھ کھولی ہیں ذوقِ دیدنے آگلھیں تری اگر ہررہ گزر میں نقش کف پائے یارد کھ



عورت اور تعلیم
تہذیبِ فرنگی ہے اگر مرگ اُمومت
ہے حضرتِ انسال کے لیے اس کا ثمر موت
جس علم کی تا ثیر سے زن ہوتی ہے نازن
کہتے ہیں اُسی علم کوار بابِ نظر موت
بیگانہ رہے دِیں سے اگر عدر سنہ زن
ہے عشق و مجبت کے لیے علم و ہنر موت



## طارق کی دُعا

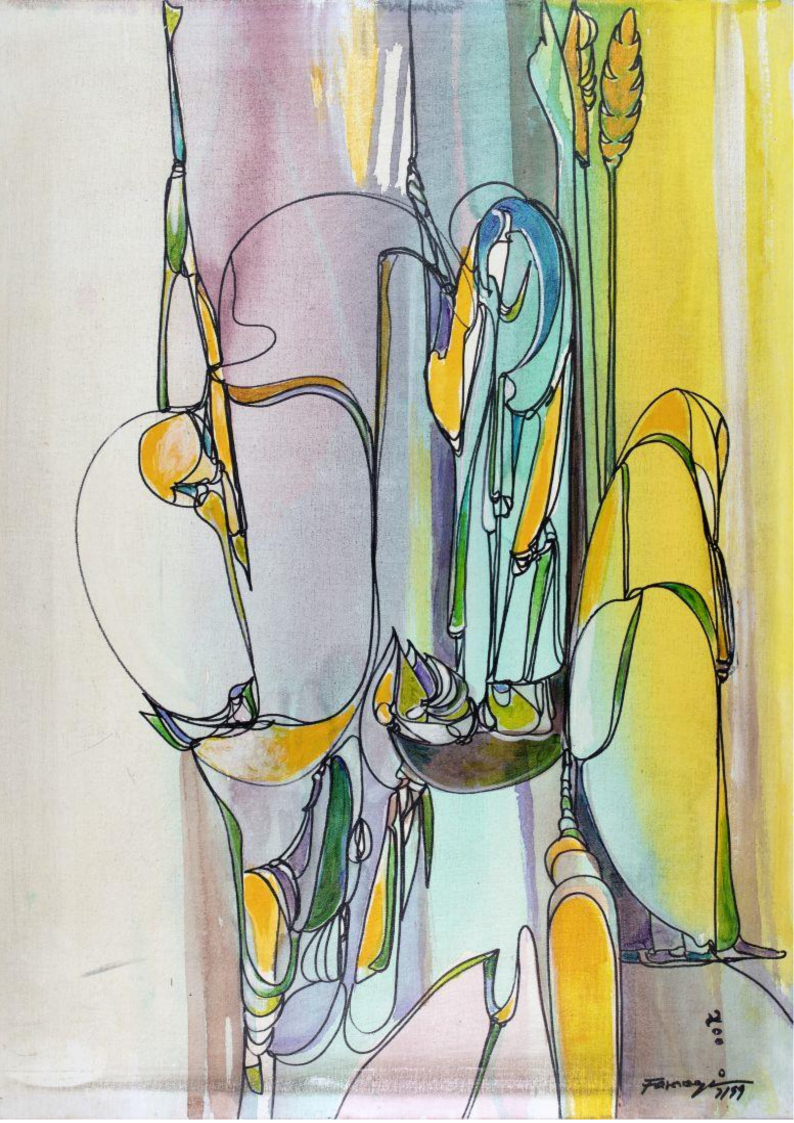
(اندلس کے میدان جنگ میں) یہ غازی، یہ تیرے پُراسرار بندے جنمیں تُونے بخشاہے ذوقِ خدائی دو نیم ان کی ٹھو کرسے صحر اودریا سمد کر بہاڑان کی ہیت سے رائی دوعالم سے کرتی ہے بیگانہ دل کو عجب چیز ہے لذ تِ آشائی شہادت ہے مطلوب ومقصودِ مومن نه مال غنيمت نه كيشور كشائي خیاباں میں ہے منتظر لالہ کبسے قباچاہیےاس کوخُون عربسے



عورت وجودِزن سے ہے تصویرِکائنات میں رنگ اسی کے سازسے ہے زندگی کاسوزِدرُوں شرف میں بڑھ کے ثریّاسے مشت خاک اس کی کہ ہر شرف ہے اسی دُرج کادُرِ مکنوں مکالماتِ فلا طوں نہ لکھ سکی، لیکن اسی کے شعلے سے تُوٹاشر ارِافلا طوں



صبح كاستاره كطف بمسايكي تثمس وقمر كو حيوزون اوراس خدمتِ پيغامِ سحّر كوچپوڑوں میرے حق میں تو نہیں تاروں کی بستی اچھی۔ اس بلندی سے زمیں والوں کی پستی اچھی، آسال کیا،عدم آباد وطن ہے میرا صبح کادامن صد جاک گفن ہے میر ا میری قسمت میں ہے ہر روز کامر ناجینا ساقی موت کے ہاتھوں سے صبُوحی پینا نه به خدمت،نه به عربت،نه به رفعت الچھی، اس گھڑی بھرکے جیکنے سے تو ظلمت اچھی، ميرى فُدرت ميں جوہو تاتونہ اختربنتا قعردريامين جبكتابُوا گوہربنتا



إبليس كى مجلس شورى

-19my

إبليس

مەعناصر كايُرانا كھيل، بيدۇنيائے دوں إساكنان عرش اعظم كى تمنّاؤن كاخون اس کی بربادی یہ آج آمادہ ہے وہ کارساز جس نے اس کا نام رکھا تھا جہان کاف ونوں میں نے دِ کھلا یافر نگی کو ملوکیت کاخواب میں نے توڑامسجد و ڈیر و کلیسا کافسوں میں نے ناداروں کو سیکھلا یا سبق تقزیر کا میں نے مُنعم کو دیاسر مابید داری کا جُنوں کون کر سکتاہے اس کی آتش سوزاں کو سرد جس کے ہنگاموں میں ہوا بلیس کاسوزِ دروں جس کی شاخیں ہوں ہاری آبیاری سے بلند ! كون كرسكتا ہے أس فخل كهن كوسر نيكوں



آزادیِ نسوال
اس بحث کا بچھ فیصلہ میں کر نہیں سکتا
گوخوب سمجھتا ہوں کہ بیر زہر ہے، وہ قند
کیافائدہ، بچھ کہہ کے بنوں اور بھی معتوب
پہلے ہی خفا مجھ سے ہیں تہذیب کے فرزند
اس راز کوعورت کی بصیرت ہی کرے فاش
مجبور ہیں، معذور ہیں، مردانِ خِرد مند
کیاچیز ہے آرائش وقیت میں زیادہ
! آزادی نِسوال کہ زمر"دکاگلوبند



## شابي

جوال مرد کی ضربتِ غازیانہ حمام و کبو ترکا بھٹو کا نہیں میں کہ ہے زندگی باز کی زاہدانہ جھپٹنا، پلٹنا، پلٹ کر جھپٹنا گئو کرم رکھنے کا ہے اک بہانہ بید پورب، یہ بچھم چکوروں کی دنیا مرانیگوں آساں بیکرانہ برندوں کی دنیا کر دویش ہوں میں برندوں کی دُنیاکا درویش ہوں میں کہ شاہیں بنانا نہیں آشیانہ

کیابیں نے اُس خاک داں سے کنارا جہاں رزق کانام ہے آب ودانہ بیاباں کی خلوت خوش آئی ہے مجھ کو ازل سے ہے فطرت مری راہبانہ نہ باد بہاری نہ گلیس ،نہ بُلبل نہ بیاری نغمہ عاشقانہ نہ بیاری نغمہ عاشقانہ خیابانیوں سے ہے پر ہیز لازم دائیں ہیں ان کی بہت دلبرانہ ادائیں ہیں ان کی بہت دلبرانہ ہوائے بیاباں سے ہوتی ہے کاری



## مسجد فرظبه

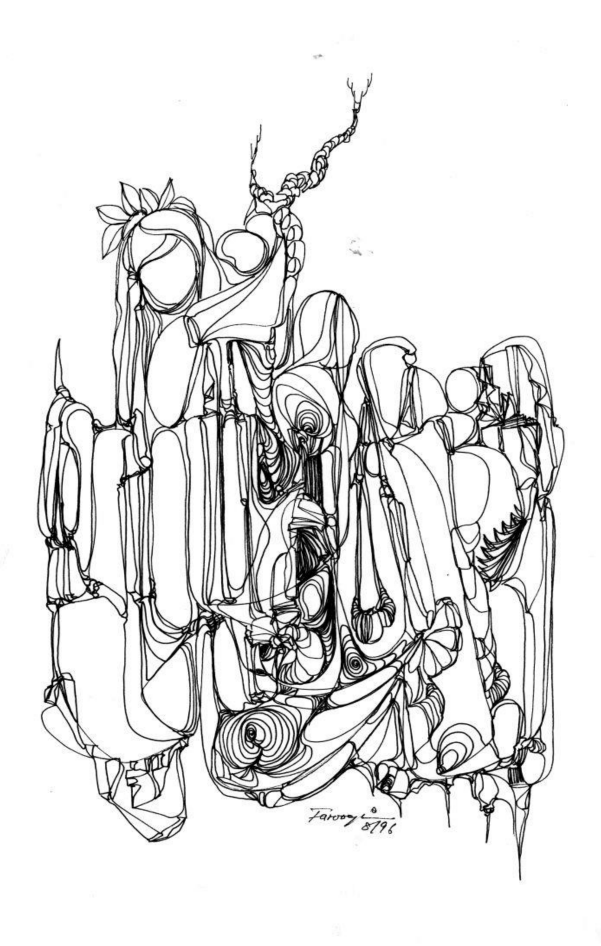
تُوہوا گرکم عیار،میں بُوں اگر کم عیار موت ہے تیری برات، موت ہے ميري برات تیرے شب وروز کی اور حقیقت ہے ایک زمانے کی رُوجس میں نہ دن ہے نہ آنی و فانی تمام معجزه ہائے ہنر كارِجهال بے ثبات، كارِجهال بے اوّل وآخر فنا، باطن وظاهر فنا نقش گهن هو که نّو، منزِل آخر فنا

ہسیانیہ کی سرزمین، بالخصوص قُرطبہ (میں کیسی گئی سِلسلهُ روزوشب، نقش گرِ حادثات سِلسلهُ روزوشب،اصل حیات و ممات سِلسلهٔ روزوشب، تارِ حریرِ دور نگ جس سے بناتی ہے ذات اپنی قبائے سِلسلهُ روزوشب، سازِازل كي فغان جسسے دِ کھاتی ہے ذات زیرو بم تجھ کوپر کھتاہے ہے، مجھ کوپر کھتاہے یہ سِلسلهُ روزوشب، صَير في كائنات



بچہ اور شمع

کیسی جیرانی ہے بیراے طفلکِ پروانہ خُو!
شمع کے شعلوں کو گھڑیوں دیکھتار ہتا ہے تو
بیہ مری آغوش میں بیٹھے ہوئے جُنیش ہے کیا
روشنی سے کیا بغل گیری ہے تیرامد عا؟
اس نظار ہے سے تراننظاسادل جیران ہے
بیر کسی دیکھی ہُوئی شے کی مگریجان ہے
بیر کسی دیکھی ہُوئی شے کی مگریجان ہے



خِرد مندول سے کیایُو چھول کہ میری ابتدا کیاہے کہ میں اس فکر میں رہتا ہوں، میری انتہا کیاہے خودی کو کربلنداتنا که ہر تقدیر سے پہلے خدابندے سے خود یُوچھے، بتاتیری رضا کیاہے مقام گفتگو كياب اكرمين كيميا كربون ایمی سوز نفس ہے، آور میری کیمیا کیاہے نظر آئیں مجھے نقذیر کی گہر ائیاں اُس میں نه يُوجِه اع ہم نشيں مجھ سے وہ چپثم سُر مہ ساكيا ہے ا گرہوتاوہ مجذوب \* فرنگیاس زمانے میں تواقبال آس كوسمجها تامقام كبرياكياب



## موت

لحد میں بھی یہی غیب و حضور رہتا ہے
اگر ہوزندہ تو دِل ناصبور رہتا ہے
مہ وستارہ، مثالِ شرارہ یک دونفس
می خودی کا آبد تک سر ور رہتا ہے
فرشتہ موت کا چھوتا ہے گوبدن تیرا
ترے وجود کے مرکز سے دُور رہتا ہے



مال كاخواب (ماخوز) بحول کے لیے میں سوئی جواک شب تودیکھا پیرخواب بر هااور جس سے مرااضطراب په دیکھا که میں جارہی ہوں کہیں اند هیراہے اور راہ ملتی نہیں لرزتا تفاذرسے مرابال بال قدم كاتفاد مشت سے أطفنا محال جو کچھ حوصلہ باکے آگے بڑھی تودیکھا قطارایک لڑکوں کی تھی زَمر" دسی یو شاک پینے ہوئے دیے سب کے ہاتھوں میں جلتے ہوئے وه چُپ جاپ تھے آگے پیچھے روال خداجانے جاناتھااُن کو کہاں

